Deutsch-Chinesisches Alumni-Netzwerk (DCHAN)

fur Geistes- und Sozialwissenschaften

Das Gute Leben &5

Die Frage nach dem guten Leben ist eine Grundfrage der praktischen Philosophie, zu der
neben der philosophischen Ethik auch die politische Philosophie und die Kunst gehoéren.
In der gegenwartigen ,westlichen’ Diskussion beobachten wir eine Wiederkehr des The-
mas des guten Lebens. Diese Wiederkehr einer individualistischen Ethik zeigt, dass das
gewachsene Bedirfnis nach Orientierung nicht mehr nur mittels einer universalistischen
Moral und allgemeinen universalistischen (Menschen-) Rechten beantwortet werden
kann, sondern wir auch und gerade in Fragen der individuellen Lebensfiihrung und sei-
ner normativen Verankerung verbindlichere Orientierung und Hilfestellung suchen. Das
gute Leben ist relevant fiir die Frage nach der Motivation, aus welcher ,Triebfeder’ (Kant)
man also ein bestimmtes System moralischer Normen befolgen sollte; sie ist relevant
fir das zivilgesellschaftliche Engagement; sie ist relevant fir die Problematik, welche
Konzeption der Moral hier und heute angemessen ist; und sie entscheidet auch dartber,
wenn zwischen den Grundbedirfnissen Konflikte auftreten, etwa zwischen dem Sicher-
heits- und Freiheitsbedirfnis; sie ist aber vor allem auch relevant fir alle Fragen indivi-
dueller Lebensfiihrung, die in der Moderne in Gesellschaften mit unterschiedlichen
Weltanschauungen nicht mehr allgemeinverbindlich vorgeschrieben werden kénnen.
Dabei ist die Kunst der klugen Lebensfiihrung keinesfalls nur auf die ethische Bewilti-
gung von Lebensproblemen beschrankt, sondern umfasst auch alles, was dem Sinnbe-
dirfnis nach Deutungszusammenhangen, seien sie literarischer, kiinstlerischer oder ge-
sellschaftspolitischer Natur, entspringt.

In der chinesischen Tradition hat die Frage nach dem guten Leben einen so zentralen
Stellenwert, dass sie in alle Geisteswissenschaften ausstrahlt. Als Grundmotiv aller Ethi-
ken pragt sie einen Handlungsbegriff, der weniger einem , Antwortgeschehen” (Bern-
hard Waldenfels) entspringt, als vielmehr einem unablassigen, konkreten Wandlungsge-
schehen von Mensch und Welt. So entsteht in der daoistischen Tradition das Prinzip der
Verantwortung letztlich aus einer Ethik, die vor der Moral warnt und die existenzielle
Entscheidung nicht von der Autonomie, sondern von den Lebensverhaltnissen abhangig
macht. Und auch in der Philosophie des Konfuzianismus mit ihrer Hinwendung auf den
Menschen steht das praktische Leben im Zentrum. Wie in der Kunst ein jedes Werk sein
eigenes Gesetz aushildet, lasst sich auch das eigene Leben als ein Werk betrachten. Dies
hat auch Konsequenzen fir das Literatur- und Kunstverstandnis. So haben in den litera-
rischen Texten Chinas Geschichten nicht nur eineillustrierende Funktion, sondern bilden
selbst Begriffe und Beweise aus. Dies bringt Probleme mit sich, die in einer interkultu-
rellen Philosophie methodisch angemessen zu erdrtern sind. Vor allem die German Stu-
dies Center Chinas sind in den komparatistischen Theorienbildungen und der interkul-
turellen Kommunikation fortgeschritten, also bei Fragen, ob ein ,Mehr” an Interkultur-
alitat in lebenspraktischen Fragen, sei es in Form einer , offenen Hermeneutik”, eines



emanzipatorischen Denkens, oder neuen Perspektiven in der allgemeinen Geschichts-
schreibung, der philosophischen Theoriebildung und Argumentation mit dem Ziel einer
gegenseitigen Aufklarung, weiterfiihrend sind.

Legt man diese unterschiedlichen Problemstellungen im Rahmen einer Ethik des guten
Lebens zugrunde, eroffnet sich eine Fille von thematisch homogenen Forschungsfel-
dern fur ein interdisziplinares Alumni-Netzwerk mit chinesischen und deutschen Institu-
ten der Geistes- und Sozialwissenschaften. Fragen nach den unterschiedlichen Indivi-
dual- und Sozialethiken, nach Problemen eines psychologischen Hedonismus, nach An-
erkennungstheorien, nach kollektiven Orientierungshorizonten, aber auch divergenten
Lebensstandards kénnen dabei ebenso thematisiert werden, wie allgemein-ethische
bzw. kulturvergleichende Fragen nach Sinnbediirfnis, Selbstverwirklichung, Gliickselig-
keit, gesellschaftlicher Harmonie und Wiirde.

Konferenz: Lebenswelt und Sinnverlust

Die Konferenz , Lebenswelt und Sinnverlust” (Berlin, Freie Universitdt, 3. — 4. August) will
lebensweltliche, diskurstheoretische und kulturwissenschaftliche Konzeptionen hinter-
fragen und auf ihre Brauchbarkeit fir die interkulturelle Kommunikation mit dem chine-
sischen Kulturraum Uberprifen. Sie geht von der Beobachtung aus, dass durch Rationa-
lisierung und Internationalisierung der Lebenswelt normative Spielraume, die wir als
prareflexive Hintergrundannahmen mit uns tragen, verloren gehen. Wir kénnen diese
Spielrdume als Kultur oder als symbolische Gehalte unseres Lebens reflektieren, machen
dabei aber die paradoxe Erfahrung, dass ein lebensweltliches Wissen, immer in der Ge-
wissheit seines Nichtwissens besteht, so dass dessen Verlust nicht direkt kommunizier-
bar ist. Man kann dies als "dialektischen Negativismus" beschreiben, womit gemeint ist,
dass die Antwort auf die Frage nach dem Gelingen des Lebens nur dann in den Blick
kommt, wenn der Einzelne zunachst die Frage beantwortet, weshalb das Leben misslin-
gen kann. Sinnverlust — Entkoppelung von Institutionen und Weltbildern — Entwertung
von Traditionen — Verlust kultureller Kompetenzen haben dann einen indirekt-auf-
schlisselnden Charakter und konfrontieren uns mit Fragen, ob das neoliberale Streben
nach Gliick und individueller Selbstverwirklichung nicht ein Verlust an sozialer Sicherheit
und Orientierung ist; ob das Unbehagen in der Globalisierung eine Fortschreibung des
Unbehagens in der Kultur ist (oder ihr genaues Gegenteil); ob die traditionellen Bindun-
gen an Familie, Bildung und Politik nicht unter dem Einfluss einer zweckrationalisieren-
den Marktwirtschaft und Verwaltung, d.h. durch eine ,Kolonisierung der Lebens-
welt” (Habermas), aufgelost werden u.v.m. Doch gerade wegen der Nichthintergehbar-
keit der Lebenswelt (Husserl) sind wir bei der Beantwortung solcher Fragen fir unsere
Welt- und Selbstauslegung auf Fiktionen angewiesen, die uns — wie in der Literatur —ein
gelingendes Leben im Modus der Unverbindlichkeit zeigen. Lebensweltliches Wahrneh-
men und literarisches Darstellen, die subjektive Wirklichkeitskonstruktion eines Men-
schen und das fiktive Medium ihrer Kommunikation in den Imaginationsrdumen der



Literatur treten in eine enge Verbindung. Die (anthropologische) Leistung der Literatur
besteht dann darin, Abbild einer umfassenden Lebenswelt zu sein.

Folgende Schwerpunkte / Sektionen sind vorgesehen:

1. Lebenswelt und Literatur

2. Kulturelle Kompetenz — Interkulturelle Kompetenz
3. Lebenswelt und Globalisierung

4. Kulturelle Entfremdung

5. Das ,ganze” Leben



