
Dramaturgien des Anfangens

Einleitung 

Adam Czirak / Gerko Egert

Die emphatischen Anfangssätze, mit denen Jacques Lacan viele 
seiner Seminare einleitete, lassen sich als notorische Experimente 
lesen, die eine argumentative Rede einsetzen, aber auch die Aporien 
des Anfangen-Wollens eindrucksvoll vor Augen führen. Seine ‚Ansa-
gen‘ sind Versprechen, deren Intention und performative Rhetorik 
miteinander stets in Konflikt geraten: „Ich habe die Absicht anzu-
fangen“, leitet Lacan seine Sitzung vom 17. Februar 1954 ein, „Ich 
habe die Absicht anzufangen, Sie in das [letztens] umrissene Gebiet 
zu führen. […] wir sind schon seit dem Beginn dieses Jahres auf  dem 
Weg dahin.“1 Oder ein vergleichbarer Auftakt, der den Lacan’schen 
Seminaranfang als etwas Paradox-Unrealisierbares entlarvt:

Mir fehlt heute Morgen der nötige Schwung, jedenfalls nach meinen Kriterien, 
um vor Ihnen mein Seminar in der gewohnten Weise zu halten  – und zwar 
genauer was den Punkt angeht, bei dem wir angekommen sind. […] Sie werden 
mir also gestatten, daß ich es auf  das nächste Mal verschiebe.2 

Wie Lacan den Beginn immer wieder forciert und zugleich als etwas 
Unmögliches ausstellt, wird in unzähligen weiteren Eröffnungs
szenarien deutlich: „Was ich heute einführen werde, ist dem Vokabular 

1  Jacques Lacan: Das Seminar. Buch I (1953–1954). Freuds technische Schriften. 
Olten / Freiburg: Walter 1978, S. 83.
2  Jacques Lacan: Das Seminar. Buch VII (1959–1960). Die Ethik der Psychoanalyse. 
Weinheim / Berlin: Quadriga 1996, S. 158.



8  •       Adam Czirak / Gerko Egert

nach nichts, womit Sie nicht schon vertraut wären, leider.“3 Oder: 
„Ich möchte eintreten ganz behutsam in das, was ich Ihnen reserviert 
habe für heute, was, […] bevor angefangen wird, mir halsbrecherisch 
scheint. […] Das ist ein guter Start.“4 Oder mehr noch an einer ande-
ren Stelle: „Die Frage, von der wir ausgehen, ist in unserem Seminar 
aufgetaucht.“5 Lacans verunsicherte Anfangsdramaturgie spitzt sich 
jedoch erst in einer Sitzung zum Semesterende zu: „Ich weiß nicht 
recht, bei welchem Ende ich anfangen soll, um diese Vorlesung zu 
beenden.“6

Die obsessiven Behauptungen des Anfangs sind bei Lacan Eröff-
nungszüge eines Spiels, das schon läuft. Sie funktionieren als Set-
zungen und Versprechen und bringen gleichzeitig Zögerungen, 
Apologien oder Entschuldigungen zum Ausdruck. Sie zielen darauf, 
ein dramaturgisch kohärentes Seminarprogramm zu fingieren, 
münden jedoch in kreisenden Suchbewegungen nach einem Ansatz-
punkt. Wenn man so will, handeln Lacans Anfänge von performa-
tiven Ereignissen, die ihre Wirkung auf  doppelte und ambivalente 
Weise ausüben: Sie offenbaren immer eine produktive Absicht der 
Hervorbringung und sind immer auch durchwaltet von einer weniger 
beherrschbaren performativen Kraft des Diskurses, die den initiie-
renden Charakter der Rede gefährdet und aufbricht. Als würde der 
ständige Versuch des Anfangens lediglich das verkünden, was schon 
angefangen hat, oder das, was erst im Anschluss anfangen wird – ein 
Signum dessen, wie Lacan in seinem ganzen Œuvre dazu neigte, seine 
Begriffe und Thesen in permanentem Fluss zu halten. Wie man sieht, 
wird seine Absicht der Aufmerksamkeitsfesselungen, der inhaltli-
chen Ankündigungen und Ver-Sprechen stets von referenziellen Ver-
wirrungen unterwandert, predigen doch die Satzanfänge vergebens 
das, was durch die Nebensätze unumgänglich revidiert wird. Lacans 
Anfangssätze spiegeln nichts anderes als die Rhetorik einer Zeit wider, 
die gegen die Behauptung von emphatischen Anfängen arbeitet. 

3  Jacques Lacan: Das Seminar. Buch XI (1964). Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse. 
Olten / Freiburg: Walter 1980, S. 257.
4  Jacques Lacan: Das Seminar. Buch XX (1972–1973). Encore. Berlin: Quadriga 1991, 
S. 31.
5  Jacques Lacan: Das Seminar. Buch II (1954 –1955). Das Ich in der Theorie Freuds und in 
der Technik der Psychoanalyse. Berlin: Quadriga 1991, S. 374.
6  Jacques Lacan: Das Seminar. Buch III (1955–1956). Die Psychosen. Weinheim / Berlin: 
Quadriga 1997, S. 365.



•  9Dramaturgien des Anfangens

Wie können wir uns den Herausforderungen des Anfangens stellen? 
Dass der Anfang eine Herausforderung, sogar eine überaus unbehag-
liche Herausforderung sei, darauf  verweist auch Michel Foucault. So 
bemerkt er gleich zu Beginn seiner Tätigkeit am Collège de France 
in seiner Antrittsvorlesung, dass er sich in jenen Diskurs, den er zu 
halten habe, viel lieber „verstohlen eingeschlichen“ hätte. „Anstatt 
das Wort zu ergreifen“, wäre er lieber „von ihm […] umgarnt worden, 
um jedes Anfangens enthoben zu sein.“ Und er wünscht sich „eine 
Stimme ohne Namen[…], die immer schon im voraus war“. An diese 
Stimme müsste er lediglich „anschließen, sie fort[…]setzen, [s]ich 
in ihre[…] Fugen unbemerkt einnisten“, dann  – so schlussfolgert 
er – „gäbe es keinen Anfang“. Diesem „Verlangen, nicht anfangen 
zu müssen“, antwortet die Institution auf  ironische Weise, indem sie 
Anfänge – wie jenen der Antrittsvorlesung – feierlich gestaltet und 
weithin sichtbar macht: „Du brauchst vor dem Anfang keine Angst 
zu haben.“7 Durch den Eintritt in die Institution wird der Redner 
zum Urheber eines bereits wuchernden und immer weiter wuchern-
den Diskurses, dem er selbst nicht vorgängig ist. Anfangen ist immer 
auch die Produktion von etwas, das einem selbst nicht gehört.
Um welchen Preis wird die Entstehung von Neuem überhaupt denk-
bar, sei es eine künstlerische Setzung oder ein wissenschaftliches 
Postulat, wenn die Idee des Beginns in den Theoriekonzepten der 
letzten Jahrzehnte problematisch oder zum Teil unmöglich geworden 
ist? Angesichts der Annahme, dass unsere Handlungspraxis und die 
performativen Akte der Bedeutungsproduktion von der Logik des 
Iterativen abhängig sind, verlieren ‚Ursprung‘, ‚Anfang‘ oder ‚Ende‘ 
ihren erkenntnistheoretischen Status. Alltägliches, politisches und 
künstlerisches Handeln wird als Praktik gedacht, die auf  Kontinuität 
und Wiederholung angelegt ist und die ohne eine Bezugnahme auf  
Vergangenes nicht realisierbar oder konzipierbar scheint. Im breit 
gefächerten Feld der Kunst- und Kulturwissenschaften lässt sich 
allenthalben beobachten, dass das, ‚was (der Fall) ist‘, nicht mehr auf  
einen singulären Beginn oder auf  ein Ursprungsszenario zurückge-
führt werden kann, da die Idee jeder Genese sich in der Kette über-
lieferter oder überlieferbarer, sich unter der Bedingung der Differenz 

7  Michel Foucault: Die Ordnung des Diskurses. Frankfurt am Main: Fischer 2003, 
S. 9–10.



10  •       Adam Czirak / Gerko Egert

wiederholender Handlungen auflöst. Sigmund Freuds Gedanken 
zum Wunderblock,8 Gérard Genettes Idee des Palimpsest,9 Jacques 
Derridas Theorie von der différance und der Spur,10 Judith Butlers 
Ausführungen zur Performativität,11 Paul de Mans Auffassung von 
Rhetorizität und der Ironie der Sprache12 oder Gilles Deleuze’ Kon-
zept von Differenz und Wiederholung13 – und diese Reihe ließe sich 
ohne Mühe erweitern – sind lesbar als Anzeichen eines Zweifels an 
Anfangsvisionen, kontrollierbaren Unterbrechungen und menschli-
cher Initiationsmacht. Es ist also folgerichtig zu sagen, dass unsere 
Initiativen auf  keinen ursprünglichen Grund zurückgeführt werden 
können; ihre gesellschaftliche Anerkennung und Bedeutung sind vor 
allem auf  die Aktualisierung, Aneignung oder Relativierung tradierter 
Werte angewiesen.
Abgesehen von den emphatischen Bezügen zum Anfang à la Slavoj 
Žižek und Alain Badiou14 gibt es wohl kaum eine poststrukturalisti-
sche Theorie, die den Beginn als einen generativen Überschreitungs-
akt  – sei es autonom oder wie bei Žižek / Badiou weitestgehend 
heteronom – zu denken erlaubt. Denn zum einen würde die Behaup-
tung einer generativen Setzungsmacht nichts anderes bedeuten, als 
die Fortschreibung der romantizistischen Idee selbstbestimmter 
Subjekte, die imstande sind, ihre Verhältnisse in der Welt selber zu 
organisieren. Zum anderen würde sie einhergehen mit der Reduktion 
unserer Geschichte auf  unhintergehbare und lineare Genealogien im 
Sinne eines metaphysisch geprägten Denkstils. 

8  Vgl. Sigmund Freud: Notiz über den ‚Wunderblock‘. In: Ders.: Studienausgabe, 
Bd. III: Psychologie des Unbewußten. Frankfurt am Main 2000, S. 363–369.
9  Vgl. Gérard Genette: Palimpseste. Die Literatur auf  zweiter Stufe. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp 2008.
10  Vgl. Jacques Derrida: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt am Main: Suhrkamp 
1976.
11  Vgl. Judith Butler: Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt am Main: Suhrkamp 
1991; dies.: Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp 1997.
12  Vgl. Paul de Man: Rhetorik der Persuasion (Nietzsche). In: Ders.: Allegorien des 
Lesens. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1988, S. 164 –178; ders.: The Concept of  Irony. 
In: Ders.: Aesthetic Ideology. Minneapolis / London: University of  Minnesota Press 
1997, S. 163–184.
13  Vgl. Gilles Deleuze: Differenz und Wiederholung. München: Fink 1992.
14  Vgl. Alain Badiou / Slavoj Žižek: Philosophie und Aktualität – Ein Streitgespräch, hrsg. 
v. Peter Engelmann. Wien: Passagen 2005.



•  11Dramaturgien des Anfangens

Um diesen Problemkomplex kreisen die Beiträge des vorliegen-
den Bandes, diskutieren bzw. problematisieren doch die einzelnen 
Autorinnen und Autoren Begriffe, denen gegenüber vielerlei Res-
sentiments in Anschlag gebracht wurden: Revolution, Gründung, 
künstlerische Setzung, Ursprung oder Geburt. Wie kann das Anfan-
gen gerade jetzt, im Anschluss an die poststrukturalistische Theorie-
bildung der letzten Jahrzehnte gedacht und kritisch befragt werden? 
Welche Rhetoriken, Praktiken und Dramaturgien des Anfangens 
lassen sich bestimmen oder modellieren, wenn man den Anfang nicht 
als einen ontologischen und auf  anvisierte Ergebnisse ausgerichteten 
Akt definieren will? 
Nimmt man die ausschlaggebenden Theorien des Anfangens aus 
dem ausgehenden 20. Jahrhundert genauer in den Blick, dann wird 
die Sachlage kompliziert und paradox, denn diese Positionen schei-
nen von einer unterschwellig, aber konsequent auftauchenden Idee 
der Initiation regelrecht heimgesucht. Aus diesem Grund bietet es 
sich an, Derridas viel zitierte Gedanken über Antonin Artauds Vision 
eines Theaters der zerstörten Metapher, ja eines Theaters der originä-
ren und ohne Wiederholung operierenden Repräsentation aufzugrei-
fen. Ausgehend von Derridas Artaud-Kommentaren wurde in der 
Theaterwissenschaft – v. a. durch Helga Finter und Patrice Pavis15 – 
häufig auf  die Nicht-Realisierbarkeit des ‚Theaters der Grausam-
keit‘ hingewiesen und Artauds Darstellungssystem als eine geschlossene 
Ordnung der Repräsentation gedeutet, ein Gefängnis, in dem keine 
originäre Präsenz artikulierbar und keine Schöpfung realisierbar sei.16 
In der Unmöglichkeit, den Ursprung der Repräsentation zu finden 
oder einen Anfang jenseits der Totalität unendlicher Rekursionen 
zu bestimmen, sah man den Derrida’schen Kerngedanken für die 
Theatersemiotik. Folglich avancierte die folgende Textstelle zu einer 

15  Helga Finter expliziert und betont v. a. die utopistischen Implikationen des 
Artaud’schen Theaters. Vgl. Helga Finter: Der subjektive Raum, Bd. 2: „… der Ort, wo 
das Denken einen Körper finden soll“. Antonin Artaud und die Utopie des Theaters. 
Tübingen: Narr 1990. Vgl. auch Patrice Pavis: The Classical Heritage of  Postmodern 
Drama: The Case of  Postmodern Theatre. In: Modern Drama 28,1 (1986), S. 1–22. 
Auch Dieter Mersch plädiert dafür, dass Einzigartigkeit bei Derrida keinen Platz 
mehr finde. Vgl. Dieter Mersch: Was sich zeigt. Materialität, Präsenz, Ereignis. München: 
Fink 2002, S. 365.
16  Vgl. Jacques Derrida: Das Theater der Grausamkeit und die Geschlossenheit der 
Repräsentation. In: Ders.: Die Schrift und die Differenz, S. 351–379, hier S. 376.



12  •       Adam Czirak / Gerko Egert

der am häufigsten zitierten Derrida-Passagen in theatertheoretischen 
Zusammenhängen: „[E]s gibt kein Wort, noch ganz allgemein ein 
Zeichen, das nicht durch die Möglichkeit seiner Wiederholung kon-
struiert ist. Ein Zeichen, das sich nicht wiederholt, das nicht schon 
durch die Wiederholung in seinem ‚ersten Mal‘ geteilt ist, ist kein 
Zeichen.“17 Doch die auf  diese These aufbauende, semiotische 
Lesart läuft Gefahr, in der Opposition von Präsenz und Repräsenta-
tion, Ursprung und Wiederholung zu verbleiben, indem sie die nicht-
phänomenalen Dimensionen der Sprache aus der Derrida’schen 
Argumentation ausklammert. Eine genauere Lektüre des Textes zeigt 
jedoch, dass dieser weniger für die Geschlossenheit der Repräsen-
tation und deren Oppositionalität zum Präsenten plädiert, sondern 
die kontinuierliche Wiederholung der Differenz postuliert, und zwar 
jenseits der Alternativen von An- und Abwesenheit, Anfang und 
Neuanfang, Genesis und Ewigkeit. Nicht also die Dichotomie von 
Repräsentationstheater und dem noch-nicht-angefangenen Theater 
der Grausamkeit steht hier auf  dem Spiel, sondern die Idee eines sich 
im Modus des Wartens und Zögerns befindenden Anfangens. Ein in 
seinem Kommen bereits angekündigter Beginn gewinnt hier Kontur, 
der präsent und – wie ein Derrida’sches Ereignis – zugleich notwen-
dig und unmöglich ist, d. h. die Konzeption der linearen Zeitvorstel-
lung unterwandert. Diese Lesart läuft darauf  hinaus, dass der Akt des 
Anfangens in einem „zweiten Stadium der Schöpfung“18 zu verorten 
ist, ja in der Unendlichkeit der geschlossenen Repräsentation, als eine 
Wiederholung, der nichts vorausgeht.19

Vor diesem Hintergrund lässt sich fragen, wie man der Sklaverei der 
Wiederholung entkommen, wie man schöpfen, generieren, anfangen 
kann. Es ist kein Wunder, dass Derrida auf  das Problem des Anfan-
gens – kurz vor seinem Tod – zurückkommt und dieses wiederum 
im Rekurs auf  Artaud im Hinblick auf  Verantwortung thematisiert: 

„In gewisser Hinsicht wird die Verantwortung des Schreibens, bezie-
hungsweise dessen, was man im allgemeinen als Schöpfung oder 
Gestaltung (creation) bezeichnet, immer gefühlt als eine Höhlung, 

17  Derrida: Das Theater der Grausamkeit, S. 373.
18  Antonin Artaud zit. n. ebd., S. 376.
19  In den Worten Derridas: „Die Geschlossenheit ist die kreisförmige Grenze, 
innerhalb derer die Wiederholung der Differenz sich unbegrenzt wiederholt“ (ebd., 
S. 379).



•  13Dramaturgien des Anfangens

die von einer Leere ausgeht […], so daß letztendlich das, was es zu 
sagen gäbe“, ja womit man anfangen könnte, „nicht vor dem Akt des 
Sagens existiert; denn, wenn der Inhalt der zu sagenden Sache vorab 
existierte, dann gäbe es […] keine Verantwortung zu übernehmen, 
kein Risiko […].“20

So gesehen stellt sich die Frage, wie das Einmalige, der Beginn des 
Neuen im Fluss des Iterativen zu bestimmen ist. Und wie kann man 
wiederum Verantwortung für das Anfangen übernehmen, wenn 
Anfänge keine souveränen Akte sind und keinem von uns allein gehö-
ren können? Diese Fragen hallen in einem einschlägigen Deleuze-
Zitat wider und spitzen sich in diesem sogar zu: „Das Problem 
des Anfangs in der Philosophie wurde mit vollem Recht immer als 
äußerst heikel angesehen. Denn Anfangen heißt alle Voraussetzun-
gen ausschließen.“21 Mit ähnlichen Argumenten wie Derrida ver-
sucht Deleuze, die Frage nach dem Anfang aus den Engpässen der 
Metaphysik, der linearen Zeitvorstellung und der formalen Logik 
zu befreien. Laut Deleuze konnten generative Anfänge in der Phi-
losophie ausschließlich um den Preis produziert werden, dass sie 
ihre Voraussetzungen verschleierten oder ins Empirische verlager-
ten, denn auf  diese Weise konnten sie den Anschein eines Anfangs 
erwecken. Bekanntermaßen löst Deleuze die Opposition von Diffe-
renz und Wiederholung, Anfang und Wiederanfang auf  und begreift 
Genesis und Ursprung nicht als Kategorien des Seins, sondern des 
permanenten Werdens. Dementsprechend können Denken und 
Erneuerung für Deleuze ausschließlich  – und dafür findet er eine 
expressive Metapher – „vor einem schwankenden Horizont“22 kon-
zipiert werden. Kurzum: Differenz ist der einzig denkbare Anfang,23 
insofern sich jede Sache durch die Differenz und nicht durch die 
Ursachen erkläre.24 Damit ist ein Zusammenspiel von Differenz und 
Wiederholung gemeint, das die Entstehung von Neuem garantiert. 
Entsprechend wundert es nicht, dass auch Deleuze den französischen 

20  Jacques Derrida: Die Stimme Artauds (die Kraft, die Form, die Furche). In: Joa-
chim Gerstmeier / Nikolaus Müller-Schöll (Hrsg.): Politik der Vorstellung. Theater und 
Theorie. Berlin: Theater der Zeit 2006, S. 12–17, hier S. 12 (Kursiv. i. O.).
21  Deleuze: Differenz und Wiederholung, S. 169.
22  Ebd., S. 13.
23  Vgl. ebd., S. 169.
24  Vgl. ebd.



14  •       Adam Czirak / Gerko Egert

Theatermacher Antonin Artaud ins Spiel bringt, wenn er über Initia
tion schreibt: „[Artaud] weiß, daß Denken […] im Denken erzeugt 
werden muß. [U]nd daß das Problem nicht darin liegt, ein von Natur 
präexistentes Denken methodisch zu […] applizieren, sondern darin, 
das noch nicht Existierende zu erzeugen.“25 Mit diesem Gedan-
kengang fragt er danach, wie ein Denken in Gang gesetzt werden 
kann, das mit der Differenz beginnt, wie ein Gedanke im Denken 
selbst entsteht, ohne dass er kausal auf  etwas Vorausliegendes folgen 
muss. Somit verlockt Deleuze dazu, über die Dramaturgien, die 
kreativen Wendungen und spielerischen Dynamiken eines prozessu
alen, aus der Kette von Differenzierungen entspringenden Anfangs 
nachzudenken.
Wenn in The Waves eine dunkle Linie zwischen Meer und Himmel 
erscheint, dann ist es diese kaum erkennbare Differenz, die in Virgi-
nia Woolf  den Anfang des Tages markiert. 

Die Sonne war noch nicht aufgegangen. Meer und Himmel ließen sich nicht 
unterscheiden, nur daß das Meer leicht gefältelt war wie ein zerknittertes Tuch. 
Allmählich, während der Himmel weiß wurde, erstreckte sich eine dunkle Linie 
am Horizont, die das Meer vom Himmel trennte, und das graue Tuch wurde 
von dicken Streifen durchzogen, die sich, einer nach dem anderen, unter der 
Oberfläche bewegten, einander folgend, einander jagend, immerzu.26

Keine Einheit, keine Sonne, kein Ursprung des Morgens kennzeich-
nen hier den Anfang des Romans und mit ihm den Lebenslauf  seiner 
sechs Protagonist_innen, sondern eine Differenz, die teilende Linie 
des Horizonts. Woolf  stellt hier nicht nur jene Anfangserzählungen 
in Frage, die wesentlich auf  der Einheit des Begonnenen sowie seiner 
Entstehung aus dem Nichts basieren. Woolf  ruft ebenso eine der wohl 
bekanntesten Anfangserzählungen unserer westlichen Kultur hervor: 
die Entstehung der Welt, wie sie in der Genesis erzählt wird.

Am Anfang schuf  Gott Himmel und Erde. Und die Erde war wüst und leer, und 
es war finster auf  der Tiefe; und der Geist Gottes schwebte auf  dem Wasser. 
Und Gott sprach: Es werde Licht! und es ward Licht. Und Gott sah, dass das 
Licht gut war. Da schied Gott das Licht von der Finsternis und nannte das 
Licht Tag und die Finsternis Nacht. Da war aus Abend und Morgen der erste 
Tag.27

25  Deleuze: Differenz und Wiederholung, S. 192.
26  Virginia Woolf: Die Wellen. Frankfurt am Main: Fischer 1991, S. 7.
27  Stuttgarter Erklärungsbibel mit Apokryphen. Lutherbibel mit Erklärungen. Stuttgart: 
Deutsche Bibelgesellschaft 2005, S. 9.



•  15Dramaturgien des Anfangens

Auch hier ist es die Teilung, der Akt der Differenzierung zwischen 
Himmel und Erde, Licht und Finsternis, Tag und Nacht, die den 
Anfang, ja die Entstehung der jüdisch-christlichen Welt markiert. 
Zwar lässt sich auch in dieser Schöpfungsgeschichte der Anfang 
nicht auf  einen einheitlichen oder vereinheitlichenden Akt redu-
zieren, er produziert jedoch eine dichotome Ordnung, ein Denken 
der Gegensätze, das bis heute zahlreiche religiöse und philosophi-
sche Ansätze prägt: Körper und Geist, Himmel und Erde, Licht und 
Finsternis. 
Doch die Entstehung der Welt lässt sich nicht auf  den jüdisch-
christlichen Mythos reduzieren, ihr Anfang wird auf  vielfältige Weise 
erzählt. Michael Taussig berichtet beispielweise in seinem Buch Mime-
sis und Alterität von einer gänzlich anderen Schöpfungsgeschichte, 
jener der Kuna, erzählt von dem Seefahrer Charles Slater:

„Gott kam ganz allein aus der Erde.“ […] „Zu jener Zeit war die Erde ohne 
Gestalt und in Finsternis gehüllt.“ Er brauchte eine Frau. Die Erde war ohne 
Gestalt oder Firmament. Und Gott dachte bei sich, nimm ein Herz, weil Herz 

„Erinnerung an die Frau ist, und dann nahm er eine Herzschnur, die geradewegs 
in die Blase hinabreichte und die es den Frauen ermöglichte, aus der Gebärmut-
ter herauszukommen, um ein Kind zu formen“. Nachdem er auf  diese Weise 
die Frau erschaffen hatte, teilte sich Gott, damit wurde seine Androgynität 
bezeichnet, und die Welt wurde dann aus dem Körper der Frau auf  drei Arten 
geschaffen: aus ihrer Gebärmutter, aus ihren Körperteilen und aus ihren sehen-
den Seelen in verschiedenen Farben.28

Die Entstehung der Welt wird nicht als der Akt einer, sondern als die 
Konfiguration mannigfaltiger Teilungen erzählt: die Teilungen zwi-
schen Gott und Frau, die androgyne Teilung des Gottes selbst sowie 
die Teilungen der Farben, eine Differenz, die im weiteren Verlauf  der 
Geschichte an Wichtigkeit gewinnt. Sie alle bilden das Entstehungs- 
und Geburtsszenario der Dinge, der Pflanzen, der Tiere und der 
Menschen. 
Doch nicht nur der Anfang der Welt, auch die Entstehungen von 
kulturellen Ordnungen, von Gemeinschaften und Völkern werden in 
unterschiedlichen Ursprungsmythen erzählt. Diese lassen sich dabei 
in den wenigsten Fällen bloß auf  die Wiedergabe eines Ereignisses 

28  Michael Taussig: Mimesis und Alterität. Eine eigenwillige Geschichte der Sinne. Ham-
burg: EVA 1997, S. 120; siehe auch Nele / Charles Slater / Charlie Nelson [und 
andere Cuna]: Picture Writing and Other Documents, Comparative Ethnological Studies 7, Teil 
2. Göteborg: Ethnografiska Museum 1938, S. 2. 



16  •       Adam Czirak / Gerko Egert

reduzieren, vielmehr erschaffen sie Szenarien, die im Augenblick der 
Erzählung produziert und gerechtfertigt werden.29 In ganz unter-
schiedlicher Form bearbeiten sie die Frage des Anfangens, wie aus 
dem ‚Nichts‘ ‚etwas‘ entsteht bzw. wie das ‚Neue‘ in eine ‚alte‘ Welt 
kommt und diese verändert. Immer wieder sind es dabei die Wider-
sprüche des Anfangs, jene Unvereinbarkeit von Genealogie und 
Ursprung, Wiederholung und Neuem, die das zentrale Problem 
der Erzählungen bilden. Vielleicht ließe sich hier sogar ein wesent-
licher Antrieb der Produktion dieser Mythen finden: Denn dort, wo 
es unauflösliche Widersprüche und Paradoxien gibt, bedarf  es der 
Götter, der Magie und des Zaubers. 
Eines der wohl am meisten mit den Mythen des Anfangens verbun-
denen Szenarien ist die auch heute noch oftmals wirkmächtige Erzäh-
lung kolonialer Eroberung. Phantasien einer Reise zu den Ursprüngen 
der Welt verquicken sich darin mit den brutalen Konstruktionen eines 
Anfangs der Zivilisation und des kulturellen Lebens durch die Erobe-
rer sowie der Hoffnung, dort, wo alles noch unberührt sei, auch sein 
eigenen Leben neu beginnen zu können. In diesen Erzählungen 
werden dabei nicht nur koloniale, sondern zugleich auch männliche 
Ursprungsphantasien wiedergegeben, die in starkem Kontrast zum 
Feminismus des Woolf ’schen Anfangs als dem Auftreten einer Diffe-
renz stehen. Immer wieder zeigen sich in den vielfältigen Mythen und 
Erzählungen jene Konzepte des Anfangens, die auf  souveräner Set-
zungsmacht, Vereinheitlichung und männlicher Schöpfungsphantasie 
basieren.30 
Die eingangs aufgegriffenen Theorien der Wiederholung lassen die 
Frage nach dem Anfang nicht hinfällig werden, denn was obso-
let scheint, sind Anfangsszenarien, die eine fundamentalontologi-
sche Geltung beanspruchen. Es bietet sich daher an, den Anfang 
als eine besondere Kategorie der Wiederholung zu denken und das 
Augenmerk weniger auf  die Schleifen von Zitaten, Rezitaten und 

29  Vgl. hierzu die Ausführungen von Jean-Luc Nancy: Die undarstellbare Gemein-
schaft. Stuttgart: Ed. Schwarz 1988, darin besonders das Kapitel „Der unterbro-
chene Mythos“, S. 93–148. „Der Mythos ist zugleich ursprünglich und stammt vom 
Ursprung, er führt zu einer mythischen Gründung zurück und durch dieses Zurück-
führen gründet er selbst (ein Bewußtsein, ein Volk, eine Erzählung).“ (Ebd., S. 99.)
30  Vgl. bspw. Christina von Braun: Das Stieropfer. In: ZDF-Nachtstudio (Hrsg.): 
Mensch und Tier, Geschichte einer heiklen Beziehung. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2001, 
S. 194 –227, hier S. 219.



•  17Dramaturgien des Anfangens

Wiedererkennungen, sondern vielmehr auf  Brüche, Diskontinuitä-
ten und Abweichungen zu legen, die bei der Entstehung von sozialer 
Wirklichkeit am Werk sind. Vor diesem Hintergrund lassen sich nicht 
nur Anfangsmythen kritisch befragen, sondern auch die Mittel der 
wissenschaftlichen Praxis, die Schranken tradierten Wissens zu über-
schreiten suchen, oder die Bedingungen künstlerischer Produktion 
bzw. der Umstand, dass Künstler_innen gewissermaßen gezwungen 
werden, in ihren jeweilige ‚Projekten‘ neue Orientierungen zu suchen, 
kurz: mit etwas Neuem, Abweichendem anzufangen. Die melan-
cholisch gestimmte Erfahrung eines unmöglichen (Neu-)Anfangs 
schließt experimentelle und improvisatorische Möglichkeiten des 
Ideensetzens nicht aus und fordert Wissenschaftler_innen wie Künst-
ler_innen in ihren stetigen Denk- und Schaffensprozessen immer 
aufs Neue heraus. Und nicht zuletzt auf  der Rezipient_innenseite 
stellen sich ähnliche Ansprüche: das Streben nach Erfahrungen, die 
den gewohnten Rahmen sprengen und neue Wege der Wahrnehmung 
anleiten.
Jedes Buch, jeder Film, jede Performance und jedes Bild operiert auf  
je unterschiedliche Weise mit der Frage des Anfangens. Eines zeigt 
sich dabei in den letzten Jahren besonders deutlich: die Anfänge sind 
prekär geworden. Nicht nur wurde das Konzept eines autonomen 
Anfangs zunehmend fraglich, auch die zeitliche und räumliche Ein-
heit des Anfangs mit dem vermeintlichen Beginn eines Kunstwerks 
ist nicht mehr als gegeben vorauszusetzen. Ein Aufbrechen linearer 
Narrationen führt dabei zu einer Verschiebung bzw. Vervielfältigung 
der Anfänge und ihrer Dramaturgien. Erwähnt seien hier Techniken 
eines Anfangens in medias res, aber auch Erzählweisen des flashbacks 
oder der multiplen bzw. der unzuverlässigen Narrationen. Wann, so 
ließe sich fragen, beginnt beispielsweise die Erzählung in Christopher 
Nolans Memento, einem Film, in dem die Handlung Szene für Szene 
rückwärts aufgerollt wird? Wo lässt sich der Anfang bzw. lassen sich 
die vielfältigen Anfänge in David Foster Wallaces Infinite Jest ausma-
chen, einem Roman, in dem sich nicht nur verschiedene Erzählstränge, 
sondern ebenso multiple Zeiten überlagern und durchkreuzen? Oder 
wann findet der Anfang der Performance Super Night Shot von Gob 
Squad statt, wenn die ersten Minuten der Aufführung eigentlich den 
Schluss eines Films bilden, der gerade gedreht wurde und den die 
Zuschauer_innen im Anschluss an dieses Ende zu sehen bekommen 
werden? 



18  •       Adam Czirak / Gerko Egert

Doch nicht nur die experimentellen Formen der Dramaturgie auch 
das extensive bzw. exzessive Erzählen stellt die Frage nach dem 
Anfang neu. Wie lässt sich der Anfang eines Kunstwerks beschreiben, 
wenn dieses nicht mehr in Gänze, sondern immer nur fragmenta-
risch wahrgenommen werden kann? Gerade Kunstformen wie die 
Videoinstallation oder die durational performance verweigern sich immer 
wieder einer expliziten Markierung ‚ihres‘ Anfangs. So verbindet zum 
Beispiel die 24-stündige Videoinstallation The Clock von Christian 
Marclay zwar die Erfahrung des Sehens mit der je aktuellen Uhrzeit; 
ein Anfang ist jedoch aufgrund ihrer repetitiven Struktur nicht zu 
bestimmen. Betritt man die Installation um 10 Uhr morgens, ist es 
auch im Film 10 Uhr morgens, um 12 ist es 12, um 16 Uhr ist es 
16 Uhr im Film usw. Ein Sehen ‚von Anfang an‘ ist unmöglich gewor-
den, der Anfang wird verweigert bzw. verschiebt sich und bezieht nun 
ebenso Faktoren wie die Öffnungszeiten des Museums oder das Ein-
treten des Betrachters in den Vorführungsraum mit ein. 
Oder aber Tino Sehgals Arbeiten, die extensive Situationen bilden, 
Aufführungen im Kontext des Museums, die, betritt man den Raum, 
immer schon begonnen haben bzw. sich durch das Eintreten jeder 
weiteren Besucherin bzw. jeden weiteren Besuchers im Prozess eines 
immer erneuten Beginnens befinden. 
Weiter wären Fernsehserien wie bspw. die Lindenstraße zu nennen, die 
in ihrer Serialität über Jahrzehnte und Generationen hinweg schein-
bar unendliche Erzählstränge spinnen. Eine Rezeption ‚in Gänze‘ 
ist – wenn auch nicht unmöglich – so doch äußerst ungewöhnlich 
und ihre narrativen Strukturen in keiner Weise darauf  angelegt. 
Was sich hier in der Betrachtung dieser verschiedenen Anfangsdra-
maturgien zeigt, ist nicht nur das Spiel mit dem Anfang eines Kunst-
werkes oder einer narrativen Ordnung, vielmehr verschiebt sich der 
Anfang selbst, er wird ein Teil der Erfahrung. Der Anfang bildet hier 
keine Innerlichkeitsform mehr, er bezeichnet vielmehr den Moment 
des Auftauchens bzw. des Ereignisses.31 Dieses Ereignis ist dabei 
weder im Kunstwerk noch im Betrachter zu verorten, auch lässt es 
sich nicht einfach als das Aufeinandertreffen von beiden beschreiben. 
Was sich hier ereignet, ist vielmehr die Verknüpfung von Empfindun-
gen, wie sie Gilles Deleuze und Félix Guattari beschreiben, Empfin-
dungen, die über jegliche Formen wahrgenommener Objekte oder 

31  Vgl. Friedrich Balke: Gilles Deleuze. Frankfurt am Main: Campus 1998, S. 29.



•  19Dramaturgien des Anfangens

wahrnehmender Subjekte hinausweisen32 – was hier beginnt, ist eine 
Rahmung und zugleich Entrahmung, der Anfang kann dabei sowohl 
Ordnungs- als auch Fluchtlinie bilden. 
Anfänge ereignen sich jedoch nicht nur im Mythos oder der Kunst, 
auch die Wissenschaft ist voller Neubeginne, voller Erfindungen und 
Entdeckungen. Vor allem die Wissenschaftsgeschichte hat auf  viel-
fältige Weise die Anfänge und Konstruktionsweisen wissenschaftli-
cher Erkenntnis untersucht und herausgestellt, dass diese kaum auf  
ein Forschersubjekt zu reduzieren und stark von der Wirkmächtig-
keit ihrer dramaturgischen Konstruktion abhängig sind.33 In wel-
cher Weise berufen sich wissenschaftliche Praktiken auf  Konzepte 
des Anfangens und wie werden diese Anfänge konstruiert? Jene 
im Bereich der Kunst beschriebene Verschiebung von einer reinen 
Innerlichkeitslogik des Anfangs zu einem Denken des Anfangens 
als Ereignis lässt sich auch in den Praktiken wissenschaftlichen For-
schens finden: Nehmen wir Bruno Latours berühmtes Beispiel des 
Milchsäureferments. Zu den Experimenten Louis Pasteurs schreibt 
Latour: „Da ein Experiment jedoch nun einmal gleichzeitig fabriziert 
und nicht fabriziert ist, steckt immer mehr darin, als hineingegeben 
wurde.“34 Jedes Experiment ist ein Ereignis, kein Ereignis lässt sich 
durch die Liste der Elemente erklären, die vor seinem Abschluss in 
die Situation eingingen. Alle beteiligten Elemente sind transformiert 
worden: „Gerade deshalb ist ein Experiment ein Ereignis und keine 
Entdeckung, kein Freilegen, kein Aufzwingen, kein synthetisches 
Urteil a priori, keine Aktualisierung einer Potentialität und so weiter.“35 
Das Auftauchen des Milchsäureferments in Pasteurs Labor  – sein 
Anfang in der Welt – lässt sich somit weder im Sinne einer Erfindung 
bzw. Konstruktion beschreiben, noch war es bereits vorher exis-
tent und wurde lediglich durch Pasteur ‚entdeckt‘. Der Anfang des 
Milchsäureferments entzieht sich dem Dualismus von materiellen 

32  „[…] ein Erfahrungsfeld, das nicht mehr im Verhältnis zu einem Ich, sondern 
im Verhältnis zu einem bloßen ‚es gibt…‘ als reale Welt angesehen wird.“ (Gilles 
Deleuze / Félix Guattari: Was ist Philosophie? Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000, 
S. 22.)
33  Vgl. Bruno Latour / Steve Woolgar: Laboratory Life. The Social Construction of  Scien-
tific Facts. Beverly Hills: Sage 1979; Isabelle Stengers: Die Erfindung der modernen Wissen-
schaften. Frankfurt am Main: Campus 1997.
34  Bruno Latour: Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur Wirklichkeit der Wissen-
schaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2002, S. 151, 153.
35  Ebd.



20  •       Adam Czirak / Gerko Egert

Gegebenheiten und wissenschaftlicher Konstruktion. Forschen wird 
hier zu einer Praktik, die nicht mehr bloß verifiziert und Bestehendes 
reflektiert, sondern die vielmehr Anfänge produziert, Möglichkeiten 
und Öffnungen schafft.
Anfänge werden in der Regel nicht von einem (forschenden) Sub-
jekt vollzogen; vielmehr schließen sie mehrere Akteure ein und setzen 
diese miteinander in Beziehung. Seien es Konstellationen der Pro-
duktion und Rezeption oder Formate der Kollaboration: Anfangs-
szenarien sind nicht autonom und singulär, sondern heteronom und 
variabel. Auch wenn sie nie voraussetzungslos aus dem Nichts in 
Erscheinung treten, folgen ihre Realisierungen nicht den Intentionen 
eines einzigen Individuums. Was mit Anfängen  – wie diversifiziert 
auch immer – in Szene gesetzt wird, sind demnach In(ter)ventionen, 
Experimente oder Gesten der Differenzierung, deren Folgen sich im 
Modus des gemeinsamen Tuns, im ‚ursprünglich‘ griechischen Sinne 
der praxis offenbaren.
Wenn der Anfang nicht mehr als innerliche Grenzmarkierung – einer 
kulturellen oder politischen Ordnung, eines Kunstwerks, eines Pro-
zesses oder einer wissenschaftlichen Erkenntnis – fungiert, sondern 
zu einem Ereignis wird, dann lässt sich dieses auch nicht mehr bloß 
einer Erzählung, einem Objekt oder einer Erfahrung zuordnen. Das 
Ereignis des Anfangs ist immer relational, es ist ein Nexus, ein Kno-
tenpunkt von Kräften. Weder in seiner zeitlichen noch in seiner räum-
lichen bzw. zeit-räumlichen Dimension ist es von seiner Umwelt zu 
trennen: Der Anfang existiert nicht ohne sein Milieu, in jenem Sinne 
wie Deleuze und Guattari diesen Begriff  verwenden: Milieu – franz.: 
die Mitte und die Umgebung.36 Dort wo mannigfaltige Kräfte auf-
einander wirken, kristallisiert sich etwas, ein metastabiler Zustand37 
entsteht, ein Anfang, voller Potentialität zur Veränderung und für 

36  In Bezug auf  den Philosophen Eugéne Dupréel beschreiben Deleuze und Guat-
tari den Anfang im Modus der Konsolidierung: In der Konsolidierung „gibt es keinen 
Anfang mehr, aus dem sich eine lineare Folge entwickelt, sondern Verdichtungen, 
Intensivierungen, Verstärkungen, Injektionen, Aufpropfungen, wie lauter dazwi-
schen geschaltete Handlungen […]. Die Konsolidierung findet allerdings nicht erst 
im Nachhinein statt, sie ist kreativ. Weil der Beginn immer nur dazwischen beginnt: 
Intermezzo.“ (Gilles Deleuze / Félix Guattari: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schi-
zophrenie 2. Berlin: Merve 1992, S. 448–449.)
37  Vgl. zur Metastabilität Gilbert Simondon: Das Individuum und seine Genese. Ein-
leitung. In: Claudia Blümle / Armin Schäfer (Hrsg.): Struktur, Figur, Kontur. Abstraktion 
in Kunst und Lebenswissenschaften. Zürich / Berlin: Diaphanes 2007, S. 29–45, bes. S. 32–33.



•  21Dramaturgien des Anfangens

Neues. Um es mit Brian Massumi zu formulieren: „In a word, you 
have to give the precept of  beginning in the middle a topological 
twist.“38 Der Anfang wird hier zu einer Topologie des Werdens und 
der Relationalität. 
Dramaturgien des Anfangens sind – so hat sich mehrfach gezeigt – 
relational, sie schaffen Verbindungen und je spezifische Assembla-
gen. Dass diese Gefüge dabei niemals frei von Macht sind, ja dass das 
Anfangen nicht einfach als eine Unterbrechung oder gar ein Ausweg 
aus den bestehenden Verhältnissen gesehen werden kann, sondern 
selbst je spezifische Regime der Macht bildet, beschreibt bereits 
Deleuze in Bezug auf  Foucault: Es ist die Disziplinargesellschaft, in 
der wir – so Deleuze – niemals aufhören können, anzufangen: „von 
der Schule in die Kaserne, von der Kaserne in die Fabrik“39. 
Anfangen bildet somit kein moralisches Konzept, es ist kein per 
se widerständiger Akt, Anfangen ist zunächst einmal die Eröff-
nung eines Prozesses. Wie können wir anfangen, ohne mit ‚etwas‘ 
anzufangen?40 
Dem Anfangen wohnt darüber hinaus – wie Hannah Arendt nach-
drücklich gezeigt hat41  – ein politischer Aspekt inne, insofern es 

38  Brian Massumi: Prelude. In: Erin Manning: Always More Than One. Individuation’s 
Dance. Durham / London: Duke UP 2013, S. ix–xxiii, hier S. xii.
39  Gilles Deleuze: Postskriptum zur Kontrollgesellschaft. In: Ders.: Unterhandlungen. 
1972–1990. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1993, S. 254 –262, hier S. 257.
40  Ein Anfangen ohne Setzung wird zentral im Kontext von Walter Benjamins Aus-
führungen zum Problem der Zweck-Mittel-Relationen rechtsetzender Gewalt ver-
handelt: Der Generalstreik bzw. die „reine Gewalt“ sei – so Benjamin – jene Kraft, 
die die Zweckgerichtetheit der Gewalt suspendiert und damit die Möglichkeit eines 
Anfangs eröffnet, ohne diese mittels einer zielgerichteten Setzung erneut zu schlie-
ßen. Vgl. Walter Benjamin: Zur Kritik der Gewalt. In: Ders.: Gesammelte Schriften, 
Bd. II.1, hrsg. v. Hermann Schweppenhäuser / Rolf  Tiedemann. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp 1977, S. 179–203. Mit dem Konzept des Afformativ hat Werner Hama-
cher diese eröffnende Geste aufgenommen und als jenen Moment beschrieben, der 
dem Performativ und der Form vorausgehe, ohne diese zu negieren: „Afformativ ist 
nicht aformativ, nicht die Negation des Formativen; Afformanz ‚ist‘ das selbst form-
lose Ereignis der Formierung, dem alle Formen und alle performativen Akte ausge-
setzt bleiben. (Das lateinische Präfix ad- markiert die Eröffnung einer Handlung, und 
zwar einer Handlung der Eröffnung, wie, passenderweise, in affor, anreden, anspre-
chen, zum Beispiel beim Abschied. – In afformativ muß freilich auch ein von ihm her 
verstandenes aformativ mitgehört werden.)“ (Werner Hamacher: Afformativ, Streik. 
In: Christiaan L. Hart Nibbrig (Hrsg.): Was heißt „Darstellen“? Frankfurt am Main: 
Suhrkamp 1994, S. 340–371, hier S. 360.)
41  Vgl. Hannah Arendt: Vita Activa oder Vom tätigen Leben. München / Zürich: Piper 
1987, S. 234 –239.



22  •       Adam Czirak / Gerko Egert

seinen Sinn nie in sich oder in der Hervorbringung von etwas Vor-
geplantem (gar Utopischem) hat. Anfänge gewinnen ihre Bedeutung 
nicht von ihren Ursprüngen und Ergebnissen oder von ihrer Origina-
lität und Abschließbarkeit her. Sie sind in ihren Folgen nicht vollkom-
men absehbar und beziehen ihre Relevanz vielmehr daraus, dass sie 
Erfahrungs- oder Sinnhorizonte eröffnen, die stets das, was auf  der 
Hand zu liegen scheint, auf- oder unterbrechen. Entsprechend sind 
Anfänge in diesem politischen Sinne imstande, Versuche des Kal-
küls und der Planung zu unterlaufen und ihr schöpferisches Poten-
zial selbst dann zu bezeugen, wenn etablierte Referenzrelationen im 
Schwinden begriffen sind. 
Der vorliegende Band versammelt ganz unterschiedliche Analysen, 
die die mannigfaltigen Situationen und Techniken des Anfangens, 
d. h. ihre Dramaturgien aufzeigen und befragen. Mit Hilfe des Drama-
turgiebegriffs und der damit akzentuierten Prozessualität wird in den 
Buchbeiträgen die Einsicht zutage treten, dass wir dann, wenn wir 
mit etwas beginnen, uns nicht am Anfang, sondern im Anfang befin-
den.42 Ein Anfang erweist sich nie als der erste Schritt in einer Kausal-
kette, vielmehr aber als ein kreativer Differenzierungsprozess und als 
Intervall, in dem sich das Problem des Anfangens immer wieder neu 
stellt, als solches nie überwunden wird. Entsprechend zeichnen sich 
die Dramaturgien des Anfangens durch eine doppelte Dynamik aus: 
Sie sind Szenen der Initiierung und Hervorbringung und gleichzeitig 
weisen sie eine kontingente, nicht beherrschbare Seite auf, die die 
Geste der Invention mit Risiken und Potenzialitäten füllt. Szenarien 
des Anfangens rücken also Handlungen in den Blick, die die Subjekte 
eines Anfangens erst konstituieren – und nicht umgekehrt: Subjekte im 
und nicht am Anfang.

42  Vgl. Günter Zöller: Am Anfang war … die Tat. Der Primat des Praktischen 
und das Faktum der reinen Vernunft in der Philosophie Kants. In: Inka Mülder-
Bach / Eckhard Schumacher (Hrsg.): Am Anfang war… Ursprungsfiguren und Anfangs-
konstruktionen der Moderne. München: Fink 2008, S. 91–105.




